
                 CONTENIDO 

 

1.- LAS LECTURAS DEL VII DOMINGO TIEMPO 

ORDINARIO 

 

2.- SUGERENCIAS PARA LA HOMILÍA 

 

3.- ENSEÑANZAS DEL PAPA FRANCISCO SOBRE EL 

RESPETO A LA VIDA HUMANA. 

 

4.- ANTE NUESTRO XIV SÍNODO DIOCESANO 

 

5.- CATEQUESIS DEL PAPA FRANCISCO 

 

6.- MENSAJE DEL PAPA FRANCISCO PARA LA  

                         CUARESMA - 2017 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

HOMILÍA VIIº DOMINGO TIEMPO ORDINARIO -2017 

                                 CICLO “A” 

 

I. LAS LECTURAS     

 

              *Libro  del Levítico 19,1-2. 17-18. Dios llama a los hijos de 

Israel a la santidad: “sed santos porque yo, el Señor, vuestro Dios, soy 

santo”. 

              *Salmo Responsorial 102. El Señor es compasivo y 

misericordioso. No nos trata como merecen nuestros pecados. 

              *Primera Carta de San Pablo a los corintios 3,16-23. Todo es 

vuestro, vosotros sois de Cristo y Cristo es de Dios. 

              *Evangelio según San Mateo 5,38-48. Cristo nos llama a ser 

perfectos como vuestro Padre Celestial es perfecto. Esta llamada   lleva 

consigo  el amor al prójimo e incluso, el amor a los enemigos.             

 

 

 

 

 

 

 

 



      II.- SUGERENCIAS PARA LA HOMILÍA 

       1.- “Sed santos como yo, el Señor, soy santo” 

             Los hijos de Israel son llamados e invitados a ser santos como 

santo es el Señor. La santidad de Dios es trascendencia. Dios es el  

totalmente  Otro. Nos quedamos sobrecogidos ante el misterio insondable 

de Dios. Este Dios, por puro amor y gracia, se ha revelado, se ha 

manifestado y se ha hecho accesible al ser humano. 

           Dios, en su transcendencia y misterio, se ha revelado como Dios 

compasivo y misericordioso. Recordemos  la revelación de Dios a Moisés 

en el monte Sinaí: 

          “He visto la opresión de mi pueblo en Egipto y he oído sus quejas 

contra los opresores; conozco sus sufrimientos. He bajado a librarlo de los 

egipcios, a sacarlo de esta tierra, para llevarlo a una tierra fértil y espaciosa, 

tierra que mana leche y miel” (Ex.3,7-8a).              

          A la luz de este texto impresionante,  descubrimos y nos damos 

cuenta de que la santidad de Dios no es  separación, sino que es 

acercamiento al sufriente, al pobre, al desvalido, al débil… 

          La santidad del pueblo de  Israel implica  no sucumbir a los ídolos 

paganos y se ha de hacer  visible en el amor al prójimo pues este amor es la 

síntesis de las exigencias éticas (cf. Lev.19,18.34). 

          La consecuencia es clara. Cuando somos invitados a ser santos como 

Dios es santo,  estamos siendo llamados a  vencer  la tentación, a no 

sucumbir en el pecado, a  vivir en gracia de Dios, a hacer nuestros los 

mismos gestos y comportamientos de Dios  que se compadece del que 

sufre, del pobre, y  que sale al encuentro de ellos para liberarlos de  sus 

debilidades, pobrezas, sufrimientos…   

          

                                   .-.-.-.-.-.-.-.- 

         “Caritas” es el organismo oficial de la Iglesia en la Diócesis para 

promover, orientar y coordinar la acción caritativa y social de la propia 

Diócesis. 

        “Cáritas” quiere ser, de manera explícita, el cauce de la comunidad 

cristiana para asumir y realizar gestos concretos y cotidianos destinados a 

ayudar a nuestro prójimo en el cuerpo y en el espíritu: nutrirlo, curarlo,  

acogerlo, visitarlo, consolarlo, educarlo. 



     2.- Amarás a tu prójimo…. 

          Este es el mandamiento nuevo de Jesús:  

          “Os doy un mandamiento nuevo: que os améis los unos a los otros; 

que, como yo os he amado, así os améis entre vosotros. Todos conocerán 

que sois discípulos míos  en una cosa: en que os tenéis amor los unos a los 

otros” (Jn.13,34-35; cf.Jn. 15,12). 

      3.- Amarás a tus enemigos   

           El texto del evangelio de este domingo pertenece al Sermón de la 

montaña (Mat. 5-7). En él aparecen las antítesis que presenta Jesús  con 

respecto al Antiguo Testamento. La última de las antítesis (Mt.5,43-48) se 

refiere al amor a los enemigos: 

         “Habéis oído que  se dijo: “amarás a tu prójimo y odiarás a tu 

enemigo. Pues yo os digo: amad a vuestros enemigos y rogad por los que 

os persigan para que seáis  hijos de vuestro Padre celestial que hace salir su 

sol sobre  malos y buenos, y llover sobre justos e injustos” 

         Construyamos juntos la civilización del amor que comienza por el 

respeto sagrado a todo ser humano, a su dignidad, a su vida…No nos 

mostremos indiferentes ante tantos hermanos y hermanas que sufren en este 

mundo…   

          Terminamos. Unidos en el Señor                 

          Cáceres. 13 de febrero de 2017 

                                                             Florentino Muñoz Muñoz 

 

                                 .-.-.-.-.-.-.-.-.-.-.-.         

         

 

 



   III.- ENSEÑANZAS DEL  PAPA  FRANCISCO 

                           ¡Toda vida es sagrada! 

    “Llevemos adelante la cultura de la vida como respuesta a la lógica del 

descarte y a la caída demográfica: estemos cercanos y juntos rezamos por 

los niños que están en peligro de interrupción del embarazo, como también 

por las personas que están en el final de su vida  -¡toda vida es sagrada!-   

para que nadie sea dejado solo y el amor defienda el sentido de la vida. 

    Recordemos las palabras de Madre Teresa: “¡La vida es belleza, 

admírala; la vida es vida, defiéndela!”, tanto el niño que va a nacer, como 

la persona que está cerca de morir: ¡cada vida es sagrada!” (Alocución al 

Ángelus; 5-febrero de 2017). 

      “La Cuaresma es  tiempo propicio para abrir la puerta a cualquier 

necesitado y reconocer en él o en ella el rostro de Cristo. Cada uno de 

nosotros los encontramos en nuestro camino. Cada vida que encontramos  

es un don y merece acogida, respeto y amor” (Mensaje para la Cuaresma 

– 2017). 

    “Que el “no” a una economía que mata se convierta en un “sí” a una 

economía que  hace vivir, porque comparte, incluye a los pobres, usa los 

beneficios para crear comunión” (Alocución.  4 de febrero de 2017). 

    “Los gozos y las esperanzas, las tristezas y las angustias de todos los 

hombres, especialmente de los pobres y de cuantos sufren, son a la vez 

gozos y esperanzas, tristezas y angustias de los discípulos de Cristo. Nada 

hay verdaderamente humano que no encuentre eco en su corazón” (GS 1).    

     Por otra parte, San Juan Pablo II enseña que “el hombre es el camino 

de la Iglesia” (RH 14), y que “el enfermo, el desvalido es el primer camino 

de la Iglesia” (“Salvífici doloris”). 

 

 

   

   



IV.- ANTE NUESTRO XIV SÍNODO DIOCESANO 

       En la celebración de nuestro XIV Sínodo Diocesano y en el estudio 

del IV Tema: la renovación pastoral de la Diócesis,   procuremos con la 

gracia de Dios y la colaboración fraterna de todos y de cada uno promover: 

 

 Una Iglesia que sea como un “hospital de campaña después de 

una batalla: su deber es “curar, curar, curar las heridas…desde 

abajo” (Papa Francisco). 

 

 *Una Iglesia samaritana que “escuche el clamor de los pobres, que 

se acerque a los heridos, que cure sus heridas, que cargue con ellos 

y se encargue de ellos. 

             En el clamor de los los pobres,  los enfermos,  los desvalidos, los 

refugiados…está presente el grito de Jesús (cf. Mt.25). No lo olvidemos. 

 

 “Una Iglesia pobre y para los pobres” (Papa Francisco). 

 

 

 “Una Iglesia misionera: sueño con  opción misionera capaz de 

transformarlo todo, para que las costumbres, los estilos, los horarios, 

el lenguaje, y toda estructura eclesial se convierta en un cauce 

adecuado para la evangelización del mundo actual más que para la 

autopreservación” (EG 27).  

                                  .-.-.-.-.-.-.-.-.-.-.-. 

   

 

 

 

 



V.- CATEQUESIS DEL PAPA FRANCISCO 

   El Santo Padre ha profundizado sobre cómo hacer la voluntad de 

Dios, cumpliendo los mandamientos pero evitando el formalismo. En 

particular el homicidio, el adulterio y el juramento. 

     “Queridos hermanos y hermanas ¡buenos días! 

      La liturgia de hoy nos presenta otra página del Discurso de la 

Montaña, que encontramos en el evangelio de Mateo. En este paso 

Jesús quiere ayudar a sus oyentes a realizar una nueva lectura de la 

ley mosaica. Aquello que fue dicho en la Antigua Alianza no rea todo: 

Jesús vino para cumplir y promulgar de manera definitiva la ley de 

Dios. Él manifiesta la finalidad originaria y cumple los aspectos 

auténticos, y hace todo esto con su predicación y más aún 

ofreciéndose a sí mismo en la cruz. 

         Así Jesús enseña cómo hacer plenamente la voluntad de Dios y 

usa esta palabra: “justicia superior” respecto a los escribas y 

fariseos. Una Justicia animada por el amor, la caridad, la misericordia 

y por lo tanto capaz de realizar la sustancia de los mandamientos, 

evitando el riesgo del formalismo. El formalismo: esto puedo, esto no 

puedo; hasta aquí puedo, hasta aquí no puedo… No: mucho más, en 

particular en el Evangelio de hoy Jesús toma en consideración tres 

aspectos: el homicidio, el adulterio y el juramento. 

        Sobre el mandamiento “no matar”, Él afirma que se viola no 

solamente con el homicidio efectivo, sino también con 

comportamientos que ofenden la dignidad de la persona humana, 

incluidas las palabras injuriosas. Seguramente estas no tienen la 

misma gravedad y culpa del asesinato, pero se pone en la misma 

línea, porque tiene las mismas premisas y revelan la misma maldad. 

       Jesús nos invita a no establecer una lista que evalúa las 

ofensas, sino considerarlas a todas dañosas, porque movidas por el 

deseo de hacer mal al prójimo. Y Jesús da el ejemplo. Insultar: 

nosotros estamos acostumbrados a insultar, es como decir “buenos 

días”. Y esto está en la misma línea del asesinato. Quien insulta a un 



hermano, asesina en el propio corazón al hermano. ¡Por favor nunca 

insultar! No ganamos nada… 

      Y aporta otro precepto a la ley matrimonial. El adulterio era 

considerado una violación del derecho de propiedad del hombre sobre 

la mujer. Jesús en cambio va a la raíz del mal. Así como se llega al 

homicidio a través de las injurias y las ofensas, así se llega al adulterio 

a través de las intenciones de poseer a una mujer diversa de la propia 

esposa. El adulterio, como el hurto, la corrupción y todos los pecados, 

son antes concebidos en nuestra intimidad, y una vez tomada en el 

corazón la decisión equivocada, se transforman en comportamiento 

concreto. Y Jesús dice: quien mira a una mujer que no es la propia 

con ánimo de posesión es un adúltero en su corazón, ha iniciado el 

camino hacia el adulterio. Pensemos un poco sobre esto: sobre los 

malos pensamientos que vienen en esta línea. 

     Jesús después, dice a sus discípulos que no juren, porque el 

juramento es signo de la inseguridad y de la doble cara con que se 

realizan las relaciones humanas. Se instrumentaliza la autoridad de 

Dios para dar garantías a nuestros asuntos humanos. Más bien 

estamos llamados a instaurar entre nosotros, en nuestras familias y en 

nuestras comunidades un clima de limpidez y de confianza recíproca, 

para que podamos ser considerados sinceros sin recurrir a 

intervenciones superiores para ser creídos. 

      !La desconfianza y la sospecha recíproca amenazan siempre 

la serenidad¡ 

      La Virgen María, mujer que escuchaba con docilidad y obedecía 

con alegría, nos ayude a acercarnos siempre más al evangelio, para 

ser cristianos no de fachada, sino de sustancia. Y esto es posible con 

la gracia del Espíritu Santo, que nos permite hacer todo con amor, y 

así cumplir plenamente la voluntad de Dios”. 

 

 

  



          VI.-  Mensaje del Santo Padre Francisco 

para la Cuaresma 2017, “La palabra es un don. 

El otro es un don”. 

                        “Queridos hermanos y hermanas:  

 La Cuaresma es un nuevo comienzo, un camino que nos lleva a un destino 

seguro: la Pascua de Resurrección, la victoria de Cristo sobre la muerte. Y en 

este tiempo recibimos siempre una fuerte llamada a la conversión: el cristiano 

está llamado a volver a Dios «de todo corazón» (Jl 2,12), a no contentarse con 

una vida mediocre, sino a crecer en la amistad con el Señor. Jesús es el amigo 

fiel que nunca nos abandona, porque incluso cuando pecamos espera 

pacientemente que volvamos a él y, con esta espera, manifiesta su voluntad de 

perdonar (cf. Homilía, 8 enero 2016). 

La Cuaresma es un tiempo propicio para intensificar la vida del espíritu a 

través de los medios santos que la Iglesia nos ofrece: el ayuno, la oración y la 

limosna. En la base de todo está la Palabra de Dios, que en este tiempo se nos 

invita a escuchar y a meditar con mayor frecuencia. En concreto, quisiera 

centrarme aquí en la parábola del hombre rico y el pobre Lázaro (cf. Lc 

16,19- 31). 

Dejémonos guiar por este relato tan significativo, que nos da la clave para 

entender cómo hemos de comportarnos para alcanzar la verdadera felicidad y 

la vida eterna, exhortándonos a una sincera conversión. 

1. El otro es un don La parábola comienza presentando a los dos personajes 

principales, pero el pobre es el que viene descrito con más detalle: él se 

encuentra en una situación desesperada y no tiene fuerza ni para levantarse, 

está echado a la puerta del rico y come las migajas que caen de su mesa, tiene 

llagas por todo el cuerpo y los perros vienen a lamérselas (cf. vv. 20-21). 

El cuadro es sombrío, y el hombre degradado y humillado. La escena resulta 

aún más dramática si consideramos que el pobre se llama Lázaro: un nombre 

repleto de promesas, que significa literalmente «Dios ayuda». Este no es un 

personaje anónimo, tiene rasgos precisos y se presenta como alguien con una 

historia personal. Mientras que para el rico es como si fuera invisible, para 

nosotros es alguien conocido y casi familiar, tiene un rostro; y, como tal, es un 

don, un tesoro de valor incalculable, un ser querido, amado, recordado por 

Dios, aunque su condición concreta sea la de un desecho humano (cf. 

Homilía, 8 enero 2016). Lázaro nos enseña que el otro es un don. 



La justa relación con las personas consiste en reconocer con gratitud su valor. 

Incluso el pobre en la puerta del rico, no es una carga molesta, sino una 

llamada a convertirse y a cambiar de vida. La primera invitación que nos hace 

esta parábola es la de abrir la puerta de nuestro corazón al otro, porque cada 

persona es un don, sea vecino nuestro o un pobre desconocido. 

La Cuaresma es un tiempo propicio para abrir la puerta a cualquier 

necesitado y reconocer en él o en ella el rostro de Cristo. Cada uno de 

nosotros los encontramos en nuestro camino. Cada vida que encontramos es 

un don y merece acogida, respeto y amor. La Palabra de Dios nos ayuda a 

abrir los ojos para acoger la vida y amarla, sobre todo cuando es débil. Pero 

para hacer esto hay que tomar en serio también lo que el Evangelio nos revela 

acerca del hombre rico. 

2. El pecado nos ciega La parábola es despiadada al mostrar las 

contradicciones en las que se encuentra el rico (cf. v. 19). Este personaje, al 

contrario que el pobre Lázaro, no tiene un nombre, se le califica sólo como 

«rico». Su opulencia se manifiesta en la ropa que viste, de un lujo exagerado. 

La púrpura, en efecto, era muy valiosa, más que la plata y el oro, y por eso 

estaba reservada a las divinidades (cf. Jr 10,9) y a los reyes (cf. Jc 8,26). La 

tela era de un lino especial que contribuía a dar al aspecto un carácter casi 

sagrado. Por tanto, la riqueza de este hombre es excesiva, también porque la 

exhibía de manera habitual todos los días: «Banqueteaba espléndidamente 

cada día» (v. 19). 

En él se vislumbra de forma patente la corrupción del pecado, que se realiza 

en tres momentos sucesivos: el amor al dinero, la vanidad y la soberbia (cf. 

Homilía, 20 septiembre 2013). El apóstol Pablo dice que «la codicia es la raíz 

de todos los males» (1 Tm 6,10). Esta es la causa principal de la corrupción y 

fuente de envidias, pleitos y recelos. El dinero puede llegar a dominarnos 

hasta convertirse en un ídolo tiránico (cf. Exh. ap. Evangelii gaudium, 55). 

En lugar de ser un instrumento a nuestro servicio para hacer el bien y ejercer 

la solidaridad con los demás, el dinero puede someternos, a nosotros y a todo 

el mundo, a una lógica egoísta que no deja lugar al amor e impide la paz. La 

parábola nos muestra cómo la codicia del rico lo hace vanidoso. Su 

personalidad se desarrolla en la apariencia, en hacer ver a los demás lo que él 

se puede permitir. Pero la apariencia esconde un vacío interior. Su vida está 

prisionera de la exterioridad, de la dimensión más superficial y efímera de la 

existencia (cf. ibíd., 62). 

El peldaño más bajo de esta decadencia moral es la soberbia. El hombre rico 

se viste como si fuera un rey, simula las maneras de un dios, olvidando que es 

simplemente un mortal. Para el hombre corrompido por el amor a las riquezas, 



no existe otra cosa que el propio yo, y por eso las personas que están a su 

alrededor no merecen su atención. 

El fruto del apego al dinero es una especie de ceguera: el rico no ve al pobre 

hambriento, llagado y postrado en su humillación. Cuando miramos a este 

personaje, se entiende por qué el Evangelio condena con tanta claridad el 

amor al dinero: «Nadie puede estar al servicio de dos amos. Porque 

despreciará a uno y querrá al otro; o, al contrario, se dedicará al primero y no 

hará caso del segundo. No podéis servir a Dios y al dinero» (Mt 6,24). 

3. La Palabra es un don El Evangelio del rico y el pobre Lázaro nos ayuda a 

prepararnos bien para la Pascua que se acerca. La liturgia del Miércoles de 

Ceniza nos invita a vivir una experiencia semejante a la que el rico ha vivido 

de manera muy dramática. El sacerdote, mientras impone la ceniza en la 

cabeza, dice las siguientes palabras: «Acuérdate de que eres polvo y al polvo 

volverás». El rico y el pobre, en efecto, mueren, y la parte principal de la 

parábola se desarrolla en el más allá. 

Los dos personajes descubren de repente que «sin nada vinimos al mundo, y 

sin nada nos iremos de él» (1 Tm 6,7). (BOLLETTINO N. 0082 – 07.02.2017 

13). También nuestra mirada se dirige al más allá, donde el rico mantiene un 

diálogo con Abraham, al que llama «padre» (Lc 16,24.27), demostrando que 

pertenece al pueblo de Dios. 

Este aspecto hace que su vida sea todavía más contradictoria, ya que hasta 

ahora no se había dicho nada de su relación con Dios. En efecto, en su vida no 

había lugar para Dios, siendo él mismo su único dios. El rico sólo reconoce a 

Lázaro en medio de los tormentos de la otra vida, y quiere que sea el pobre 

quien le alivie su sufrimiento con un poco de agua. 

Los gestos que se piden a Lázaro son semejantes a los que el rico hubiera 

tenido que hacer y nunca realizó. Abraham, sin embargo, le explica: «Hijo, 

recuerda que recibiste tus bienes en vida, y Lázaro, a su vez, males: por eso 

encuentra aquí consuelo, mientras que tú padeces» (v. 25). En el más allá se 

restablece una cierta equidad y los males de la vida se equilibran con los 

bienes. La parábola se prolonga, y de esta manera su mensaje se dirige a todos 

los cristianos. 

En efecto, el rico, cuyos hermanos todavía viven, pide a Abraham que les 

envíe a Lázaro para advertirles; pero Abraham le responde: «Tienen a Moisés 

y a los profetas; que los escuchen» (v. 29). Y, frente a la objeción del rico, 

añade: «Si no escuchan a Moisés y a los profetas, no harán caso ni aunque 

resucite un muerto» (v. 31). De esta manera se descubre el verdadero 

problema del rico: la raíz de sus males está en no prestar oído a la Palabra de 

Dios; esto es lo que le llevó a no amar ya a Dios y por tanto a despreciar al 



prójimo. La Palabra de Dios es una fuerza viva, capaz de suscitar la 

conversión del corazón de los hombres y orientar nuevamente a Dios. 

Cerrar el corazón al don de Dios que habla tiene como efecto cerrar el 

corazón al don del hermano. Queridos hermanos y hermanas, la Cuaresma 

es el tiempo propicio para renovarse en el encuentro con Cristo vivo en su 

Palabra, en los sacramentos y en el prójimo. El Señor –que en los cuarenta 

días que pasó en el desierto venció los engaños del Tentador– nos muestra el 

camino a seguir. 

Que el Espíritu Santo nos guie a realizar un verdadero camino de 

conversión, para redescubrir el don de la Palabra de Dios, ser purificados del 

pecado que nos ciega y servir a Cristo presente en los hermanos necesitados. 

Animo a todos los fieles a que manifiesten también esta renovación espiritual 

participando en las campañas de Cuaresma que muchas organizaciones de la 

Iglesia promueven en distintas partes del mundo para que aumente la cultura 

del encuentro en la única familia humana. 

Oremos unos por otros para que, participando de la victoria de Cristo, 
sepamos abrir nuestras puertas a los débiles y a los pobres. Entonces 

viviremos y daremos un testimonio pleno de la alegría de la Pascua. 

Vaticano, 18 de octubre de 2016 Fiesta de San Lucas Evangelista 

FRANCISCO 

 

(ZENIT ). 

 

 


